
 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Varlık ve Varoluş 

 

Üzerine 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

 

 

 

 

                            

Önsöz 

 

 

 

 

Bu çalışmayı hususen anlayış zevki adına yapmaktayım. Bu sebepten dolayı varlık 

ve varoluşu irdelerken, varlık ve varoluş üzerine çalışmalarda bulunan şahısların 

görüşlerini olumlu veya olumsuz eleştirmekten daha çok anlayış zevkimi sunacağım. 

Bu zevkin kendisinde kullanacağım birçok kavramı yerinde anlamlandırarak konuyu 

irdelemeye çalışacağım. Ve bu çalışmada anlamlandırılacak olan her türlü kavramın, 

bu çalışmadan önce yapmış olduğum bütün kitapçık çalışmalarındaki kavram 

anlamlandırmalarından farklı olacağı kanaatinde olduğum için, bu çalışmanın diğer 

kitapçık çalışmalarından ayrı olarak incelenmesi ve irdelenmesini temenni 

etmekteyim. 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



 3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Varlık ve Varoluş Üzerine 

 

1. Bölüm 

 

 

BÜLENT GENÇ / 11.11.2006 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4 

Bütün dinsel, felsefi, ilimsel ve bilimsel bilmelerin varlık nedenselliği olarak varlık ve 

varoluş, bilme edimselliğimizin temel dayanağıdır. Bilmek, bilmenin nesnesi olan 

varlık ve varoluşun varlığı ile mümkündür. 

Her türlü varlık ve varoluş düzeyi ise, varlığının ispatı kendisi olan var beliriminde, 

kendi varlık düzeyinde ve varoluş biçimlerinde vardır. Ve her var; bulunduğu varlık 

düzeyindeki varoluş biçimlerinde “var” olarak, diğer varlarla varoluş ilişkisinde 

bulunarak varlığının belirimleriyle, dolayımsız veya dolayımlı olarak bilmenin nesnesi 

olan dışsal varlık niteliğinde, varoluş biçimleriyle de dışsal varlık niceliklerinde şahit 

olduğumuz “şey”dir. 

Var olan her şey, üzerimizdeki bilmezlik durumumuza göre bilinmeyen olarak kendi 

varlığı üzerinden bilmemizin nesnesi olarak kendimize sezgisel olarak işaret ettiğimiz 

var beliriminde “şey”dir. 

Şey olarak her şeyin varlık gerçekliği, var olan şeyin kendi üzerindedir. Ve bizler, 

bilmenin nesnesi olan şeyi var olarak, varoluşunun gerçeklikleri ne ise kendisi 

üzerinden bilebiliriz.  

Duyularımızla algı düzeyinde şey’e olan şahitliğimizde; şey’in kendisi üzerinden var 

bilişimiz, şey’i sezgisel bilinç düzeyinde başlamış olarak kavrayışımızdan başka bir 

şey değildir. Bu da şey’i dolayımsız olarak bilmektir. Bu bilmeklikte şey’i var olan 

olarak biliriz. Lakin şey’i varlık düzeyi ve varoluş biçimlerinde bilemeyiz. Bir şey’i: 

başta, nedeni ne olursa olsun bilmek iradesine iye olarak; süreçte, evrensel yasalar 

çerçevesinde ilkelerde; dilin kendisinde kavramlar aracılığıyla; sonuçta ise mana 

bularak ve anlam kazanmış olarak mantıksal gereksinimleriyle bilir isek bilmenin 

nesnesi olan şey’i her türlü düşünce yöntemi aracılığıyla düşüncede dolayımlı olarak 

bilmiş oluruz. Bu bilmede, bilmenin nesnesi olan şey ne, neden, ne için ve nasıl varlık 

bilimsel sorgulamalarının sonucunda bize kazandırmış olduğu anlam içeriğince şey 

olmaktan çıkar. Ve bizler şey’i bizlere kazandırdığı anlam içeriğince, şey olarak değil; 

ama şahıslandırılmış bir var olarak belirler ve anlam bulduğumuz hal üzeri biliriz. 

Ayrıca şey’i varoluşumuzun nedeni olan nesnel gerçeklikleri üzeri irademiz (istenç) ile 

de eşya olarak belirleriz. 

Bu biçim bilmekliğimizde şey; bilmemizin nesnesi olarak var olandır. Ve bizler 

tarafından anlam bulduğumuz manada kavramlar ve isimlerle belirttiğimiz ve varlığını 



 5 

tanıtladığımız olarak şahıslandırılmış olgulardan ibaret olan varoluş biçimleriyle 

varlıktır. 

Bu anlatımı örnekleme ile betimlersek; bir dağ veya su veya herhangi bir canlıyı 

duyularımızla algılayışımızın varlık nesnesi olarak dolayımsız bilmede bilincimizin 

sezgisel düzeyinde var olarak kavradığı, bizlere anlam vermeyen şey olma 

durumundadır. Lakin aynı varlara dolayımlı bilme sürecinin sonunda bize 

kazandırdıkları anlam içeriği ile belirleme düzeyinde şahıslandıran olarak varlık 

veririz. Bu varlık verişte dağ, su veya herhangi bir canlı hitap-muhatap ilişkisinde 

olarak içeriği boş, sezgisel bir kavrayışla var bildiğimiz bir “şey” değil; kendileri 

üzerinden anlam bulduğumuz mana ve irade içeriğince kendilerini eşya veya şahıssal 

düzeyde var kıldığımız, varlar olarak varlıktırlar. 

Bu anlatımdan sonra varlık ve varoluş için tanımlama yaparsak; bizlere mana ve 

irade içeriğinde anlam olarak varlık kazandıran, bizlerinde kendimizde bulduğumuz 

anlam içeriği üzerinden şahıslandırmış olarak varlık verdiğimiz her türlü olgu, bize 

dışsal karşıt bir varlık olarak dolayımsız bilmekliğimizde şey düzeyinde, dolayımlı 

bilmekliğimizde ise bizim anlam yüklediğimiz var olarak varlıktır. Bizlerin varlıkla olan 

ilişkisi ise varlığın bilinmeklik düzeyinde bilinişi olarak varoluşunun aşama 

süreçlerinden ibarettir. Varlık için varoluş, bizlerin onu bilme sürecinde varoluş 

biçimlerindeki belirimlerini dolayımlı veya dolayımsız olarak belirleyişimizdeki 

şahitlikte kendi varlığının delili olarak ona onunla tanık oluşumuzdur. 

Varlık olarak bir şeyden bahsedebiliyorsak eğer; o varlığın varoluş belirimlerinden 

bahsediyoruzdur. Veya evrensel yasalar, ilkeler üzeri varlığın kendisini kavramlar ve 

isimler ile mantığın gerekliliği olan diyalektikte olumlama veya olumsuzlama 

yönteminde olarak veya gündelik hayatın getirilerinde mantığın getirileriyle değil de 

duygular ve iradede olarak şahıslandırdığımız varlık düzeyinin varoluş biçimlerine 

yakıştırdığımız, vargılarımız sonucu oluşan yargılarımızdan bahsediyoruzdur. 

Bu sebepten dolayıdır ki varlık olarak bildiğimiz varı her bilmekliğimiz, varlığın varoluş 

belirimindeki biçimleridir. Varlığın varoluş biçimlerindeki her türlü varlık belirim 

durumu Varlığın vücutsal ve varlığın fiilsel biçimlerde kendi varlık sıfatlarında varlık 

belirimlerinde olarak seyir edişidir.  



 6 

Her bilme düzeyindeki yargılarımız sonucu varlık olarak bildiğimiz, bilmemizin 

nesnesi olan varlığın varoluş belirimindeki; vücutsal olarak durum, fiilsel olarak 

davranış biçimleri ve varlığın varsa diğer sıfatları, bizi varlığı varoluş belirimleriyle 

bilmemizin nesnesi olmalarının daha ilerisine götüremezler. Bizler mantıksal 

gereksinimleri dâhilinde en yetkin şekilde bildiğimiz, anlamlandırdığımız her varlık 

düzeyine dahi, mantık üzerinden dışsal bakıldığı içindir ki varoluş biçimlerinde anlam 

vererek varlık veririz. Lakin hiçbir şekilde varlığın potansiyel durumundaki varlık halini 

bilemeyiz. Başka bir deyişle bizler, varlığı her bilişimizde varlığın varoluş belirimindeki 

varlık sıfatlarını biliriz. Ve varlığı anlamlandırdığımız her türlü biliş durumunda onu; 

doğru veyahut yanlış hiç fark etmez, şahıslandırarak bildiğimizin yanılsamasında 

olarak O’nun gerçek varlık şahsiyetinden habersiz oluruz. Ve bu da her türlü ilim ve 

bilim düzeyinde dolayımlı bilmekliğimizin sınırıdır.  

Varlık, varlığı itibari ile varlığının başlangıcı kendi üzerinde olmak üzere kendi ile 

vardır. Ve kendi ile var olmaklığının varlık tavrında olarak varoluşunun belirimi olan 

sıfatlarında sıfatlarına aşkın olan bütünsel halinde kendinde varlıktır. Bu düzeyde 

varlığı biz dolayımsız veya dolayımlı olarak hiçbir şekilde bilemeyiz. Sadece her 

bilişimizde ya bir sıfatını biliyoruzdur ya da bildiğimiz her hangi bir sıfatı üzeri 

varlığının varlık kendiliğini yanılgımız üzeri bilmeye çalışırız. 

Her hangi bir varlığın ne, neden, ne için, nasıl varlık bilimsel sorgulamaları sonucu 

tekil ve tikel olan varlığının bütün sıfatları ve nedenselliklerini, tözsel varlığı da dâhil 

olmak üzere varoluşunun varlıksal belirimleri ve bu varlıksal belirimleri içkinliğinde 

tümel ile olan bütünsel ilişkisinde tümele ait olarak tümel ile var olduğunun bilincine 

ersek dahi Varlığın kendinde varlık olduğu varlık mertebesindeki varlıksal mahiyetini 

bilemeyiz. Varlığında kendi olarak içsel ve aşkın kendi varlık halini; dolayımsız veya 

dolayımlı bilmenin ikilikte gerçekleşmesi, ikilikte bildiğimize dışsal olan bilme 

dışlaşmasının zorunluluğu sonucu/sebebiyle zaten hiçbir şekilde bilmemize imkân 

yoktur.  

Varlığı, analitik veya bütünsel bilmelerimizin tamamında bilen olarak, bizim 

üzerimizden anlam kazanan varlık olduğunu belirtmek gerekir. Bilen olarak bizlerle, 

bilinmekliği düzeyinde varlık olan her varlık düzeyi, biz var isek eğer bilinmekliği 

düzeyinde vardır. Biz yok isek eğer, olmadığımız içindir ki varlıktan da bahsediyor 

olamazdık.  



 7 

Varlıktan bahsedişimiz ve varoluş belirimlerimizdeki varlıksal olan her ilişkimiz bize 

varoluşumuzla, başlangıcı kendi üzerimizden olmak üzere varlık ilişkisi bulan, kendi 

varlığıyla var olan olarak varlık olduğumuzun işaretçisidir.  

Her türlü yöntemle ilimsel ve bilimsel bilmekliğimiz, bilen olarak varsak eğer, varlığın 

varoluş belirimleriyle bilinen olarak var olması zorunluluğu sebebiyle, varlık biliminde 

esas ilkenin insan olduğunu işaret eder. Ve insan olarak başlangıcı kendi varlığımız 

üzerinden olmak üzere her türlü varlık ilişkimizde varoluş belirimlerinde seyir edişimiz 

ile varlık varsa eğer var olduğumuz için varlık bularak vardır. Yoksak eğer, varlık var 

olmadığımız sebebiyle kendi için varlık olarak var olabilir, lakin bizler için varlığımızın 

olmaması sebebiyle zaten yoktur.  

Bu da varlık bilimin temelinin insan olduğunu bize işaret ettiği gibi, bir taraftan da 

insan olarak varsak eğer nasıl varız sorusuyla bize, varoluş belirimlerimizle 

(sıfatlarımız) varlıksal ilişki tavırlarımızda her ne kadar her biliş düzeyinde bilmekliğin 

ikilik esası ilkesine dayanması sebebiyle bildiğimiz her şeyi her bilme düzeyinde 

dışsal olarak varlık belirlemesinde bulunuşumuzun dışında; varlık bulduğumuz her 

türlü varlık düzeyi ile varoluşumuzda, kendi üzerinde var olan varlık olarak her şeyle 

varlık bulduğumuz tümel ilişkide, varlıksal ilişkide olduğumuz bütün varlık 

mertebelerini yaşadığımızı da bize işaret eder. Varsak eğer varoluş belirimlerimiz ile 

diğer varlarla ilişkide olarak kendi üzerimizde varlık olarak varlığımızı yaşıyoruzdur. 

Ve yaşadığımız her şey tümel ilişkide diğer varlık düzeyleriyle varoluş bularak tümeli 

yaşayışımızdır. Ve bu yaşayışımız tümel ilişkide tümelin, varoluşumuz dışlaşmasıdır. 

Lakin başlangıcı kendinde olarak kendi üzerimizde varlık olarak varsak; varoluş 

düzeyinde tümeli yaşayan, tümelde tümelin diğer varlık düzeylerini bütünün de 

yaşayan, varlığı yaşayan olarak var olan tümel varlığımdır.  

Bu durumda her bilmekliğim de; tümele dışsal, bildiğim varlığın varoluş belirimlerini 

kendinde içselleştiren olarak belirlemeler üzeri varoluş seyrindeyimdir. Lakin yaşayan 

varlık olarak tümele ait varoluş belirimlerimde tümeli yaşayan varoluşumda tümel 

olan varlığımdır. Bu anlatımda dikkat edilmesi gereken hususiyet yaşamın, yaşamı 

yaşayanı düzeyinde varlık olarak tümel ile alakadarlığı, bilmenin ise tümelde beliren 

varlık biçimlerinin dışsal varoluş belirimleriyle başkasılıkta belirlenişidir.  



 8 

Bilmekliğimizde ayrı, yaşamımızda ise aynı olduğumuz her varlık, bize bizim varlık 

aynamız olarak bizi işaret eder. Ve bizler varoluşluluğumuz ile her varlıkla 

farkındalıklarda ayrı gibi yaşarız. Yaşayan olarak ise tümel varlık olan olarak varlık 

oluşumuzu yaşarız.  

Varlığımızın esası şahıs (zat) olarak var olduğumuza dayanır. Şahıs olarak var olan 

bizlerin varlığımız üzerinden varlık ilişkilerinde yaşayan olarak tavırlarda belirimimiz 

ise, varoluşumuz sıfatları iledir. Ve bizler varlığımızın şahıssal hali ile varlık 

sıfatlarımızın kendisine aşkın olan kendilikte varlık sıfatları ile varoluş tavırlarında var 

olanızdır.  

Bilmeklikte ayrı gibi, varoluş sıfatlarımız ile farkındalıkta ayrı gibi, varoluşumuzda 

tümelin dışlaşması sebebiyle tümelde birbirimizi yaşayışımız sebebiyle aynı varlık 

hallerini yaşayan varlıklar olarak aslında yaşayan olarak hep aynı şahsı yaşarız.  

Bu da dolayımsız veya dolayımlı bilmekliğimizde varlığının kendi üzerindeki varlıksal 

halini (şahsını) hiç bir zaman bilemeyeceğimiz, varlık belirleyişinde olduğumuz 

varlığın varlığını; şahsımız olarak yaşadığımız olduğunun bilincinde kavrayışımızla 

mümkündür. Yani bizler varlığın şahıssal halini aynı şahsı yaşadığımızın bilincinde 

olarak şahsımız olarak yaşadığımız varlıksal halimizle bilebiliriz. Bu bilmenin 

kendisinde biz, kendi şahsımız üzerinde kendinde varlık olarak kendimizi yaşarız ve 

kendi şahsımızı bilmekliğimiz üzerinden varlık olarak varlığın kendisini bilebiliriz.  

Her bilme halimizde ise; yaşayan olarak yaşadığımızı söyleriz. Her söylevimiz, bir 

tanıtlama olarak varlığı kendi üzerinde ve varlığımızı, kendi üzerimizde örtüşümüz 

olması sebebiyle bizlere varlığın varlık olarak şahıs halini vermez. Şahıs olarak bizler 

varlığı; kendi üzerimizde yaşayan olarak bilir ve kendimizi bilişimizde dahi kendimize 

örtünen olarak varlık birliğimizdeki sezgisel kavrayışımızla kendimizi kendimize işaret 

edercesine biliriz. Bu da her şey üzerinde şuur diriliğinde olarak şahıs olan varlığın 

saltık oluşu sebebiyledir. Saltık olan varlık ise, her şey üzerinde ayrışımların 

bilirliğinde olarak her şeye aşkın, kendinde kendi ile kaim (eş deyişle kendinde kendi 

ile var olan ) varlık olandır. O varlık olarak hep kendidir. Var olanlar üzerinde ise; 

varoluş tavırlarında kendi varlığını sıfatlarıyla yaşayan olarak varlık seyrindedir. Ve O 

varlığı ile şahıs (zat) olan, şahsı ile tek olan, tekliğinde, varlığının varoluş dışlaşmaları 

olan varlar üzerinde seyir eden bir varoluşta saltık olan, ayrı ayrı varlık düzeylerinde 



 9 

yek-pare (tek parça) olan varlık seyrinde biricik olarak hep kendinde varlık olan Şey-i 

Vahiddir.  

Vahid olanı yaşayan bizler, varlık olarak var olanı yaşayan olanızdır. Öyle ise; ben 

var olanı yaşıyorsam eğer, yalnızca var olanımdır. Ve ben varlığım ile varlık 

mertebelerime şahit olan tanıklıkta her şeyi başkasılıkta bilmekliğimde değil, her şeyi 

kendim olarak bilmekliğimde yaşayanımdır. Bu da saltık olanın varlık bilgisi ile varlık 

buluşumun zorunlu anlayış sonucudur. Lakin saltık olanı saltık olan olarak yaşamak 

ile bu yaşamın sonucu olarak O’nu anlayış bularak kavrayışım, iki farklı bilinç 

düzeyinde şuurlanışımdır. O’nu anlayışımda her kavrayışımda O bana dışsal gibidir. 

O’nu O olarak kendi şuursal varlık hali üzeri her yaşayış durumumda ise O ben olan 

varlığımın aynılığında hep ben olandır. Aslında ise saltık olan, kendini hep 

başkasılıkta kendine dışsal gibi tavır sergileyen olarak, varlığının saltık olan 

dolayımsız varlık halinde kendinde dışlaşarak, kendinde varoluş sıfatlarında seyir 

eden olarak var olandır. Bu da saltık olan varlığın zorunlu doğasında varoluşsal 

olarak zorunlu varlık tavrıdır.  

Bu konuyu örnekleme ile betimlersek;  

Gören olarak ben, hep gören olarak varlığımdır. Lakin gören olarak ben görme 

varoluş sıfatında olarak gören olarak kendime hep örtünenimdir. Gören varlık olarak 

ve görme varoluş sıfatımda örtünen olarak ben, her iki varlık durumuma aşkın olan 

varlık halinde benimdir. Gören olarak şahsım ile varlık, gördüğümde ise şahsıma 

örtünen olarak ben, varoluşsal varlık tavrında olarak her iki düzeyde de varlığım 

üzerinde ben olanımdır.  

Saltık olan varlığı zorunlu yaşayışımızda,  O’nu yaşarken O’yuzdur. Başka bir şey 

değil. Lakin tikel ve tekil olan varoluşsal belirimimizde ise saltık olana, sınırlı 

varoluşsal düzeyde farkındalık arz eden belirimde O’ndan ayrı görünen durumunda 

olarak varoluştayızdır. Bizler ve her şey varoluşsal belirimleriyle hep O’ndan ayrı gibi, 

varlıksal var olma düzeyimizde ise hep O’nu yaşayan olarak O’ndan ayrı gayrı da 

olmayanızdır.  

Varoluşsal belirimlerimiz hak olarak varoluş sınırlarımızdır. Varlıksal halimiz ise, 

değişmeyen gerçeklilik olarak saltık olan varlığı kendi varlık halinde dışsal bir var 

olarak değil, bizatihi kendisi olarak kendi üzerimizde Hakk olan olarak yaşayışımızdır. 



 10 

Bizler, hak kılınmış olmak da kul, Saltık olan Tanrı’yı Hakk olarak bulur iken O’nu 

yaşayan resullerizdir. Ve varlık bilim için daha önceki çalışmalarımda beyan ettiğim 

varlık bilim aslında Tanrı bilimdir demekliğimin beyanının anlayış hakikati bundan 

ibarettir.  

Bütün anlatımların sonucu olarak varlık bilim, varlığı varlığın kendisi ile bilmenin 

bilimidir. Ve var olan bütün ilim ve bilimlerin temel ilkesi de varlığı varlığın kendisi ile 

bilmeye dayandığı içindir ki bir varlığı varoluşsal biçimleriyle kâmil bir anlayışta olarak 

bilmemiz, ilimler ve bilimler arası disiplin ile mümkün olur. Varlığın kendinde varlık 

olarak varlık halini ise O’nunla O olarak bilebiliriz. 

Varlıkla varoluşumuzu bulmamız, O’nunla O’nu bilmemiz, İslam dininin tasavvuf 

öğretisinde; varlık olarak Tanrı’yı varoluşsal biçimleriyle bilmemiz ile beraber kendilik 

mahiyeti üzeri yaşamımızda, kendiliğimizde deneyimleyerek bilmemiz anlamını taşır.  

Tasavvufta “Her şey ile her şey olma” mertebesi denilen, Budizim de ise “nirvana” 

denilen mertebe düzeyinde varlar üzerinde aşkın olarak seyir eden varlığa, varların 

varoluşunun tözsel nedenselliği olması sebebiyle, meditasyonlarla ermek de 

diyebileceğimiz öz varımda olarak özsel birliktelikte öz ile varlıkların varlıksal 

halleriyle aynılık halinde olarak seyir bulan mertebede her şeyle her şeyin varlık hali 

üzeri, yaşantıda özden gelen sezgisel bir algılanımda olarak varın varlık halinin 

aynılığında yaşanan deneyimle varın kendisi üzerinden, kendimizde olarak O’nu 

O’nunla bilmiş oluruz.  

Bu bilme düzeyinde kişi dağ ile dağın, su ile suyun, uçan kuş ile uçan kuşun, vb. gibi 

her türlü varoluş durumu üzerinden her türlü varoluş durumunun varlık halini 

yaşamında iç keşif olarak deneyimleyerek yaşamış olması üzerinden varlığı bilir. Bu 

biliş, töz olan öze erme ile varoluş belirimindeki varlıksal hali üzerinde varın varlık 

halini, dışsal bir etkileşimde olarak kişinin kendi üzerinde varlıkla birmişcesine, özsel 

birliktelik sebebiyle yaşadığı, telepatik bir deneyimlenmenin sonucudur.  

Bu özsel erme düzeyindeki varım, saltığa varım değil, saltık olan töz olarak özün 

kendisiyle, saltık olanın varlar üzerindeki varlık seyrine varmaktır. Bunu da ilke ile 

anlamlandırırsak eğer; varın varoluş belirimleri üzerinden varlığına varma, tasavvufta 

her şey üzerinde saltığın Rahman esmasında tavır seyrine varımdır. Budizm’de 

“Brahma” Rahman esmasına yakin içeriktedir. Fizik biliminde ise, en genel anlamda 



 11 

zaman olarak yâd edilir. Burada zaman derken gündelik hayatımızda vakit olarak 

belirttiğimiz zaman anlayışı değil, varların zorunlu olarak katılışta oldukları tümelde 

yaşadıkları varlıksal varoluş seyrini -dehri- belirtmekteyim.  

Her şeyin varlık halini dışsal olan varlık nesnesi üzerinden değil, kişinin bizatihi 

kendisi üzerinde saltık olanı yaşarken saltık olanın tümeldeki varoluş belirimlerinin, 

üzerinde toparlanışta olarak dışlaşması sebebiyle kişi, kendinde her şeyle her şeyi 

zaten yaşar ve kendisi üzerinde yaşadığı her türlü varoluş sıfatını yine kendisiyle 

kendini yaşayan olarak bilebilir. Varlıkta kendilik ortak gerçeklilik olduğu içindir ki her 

şeyi yine kendiliği ile bilmek, ortak gerçeklik üzeri mümkündür.  

İlkesel olarak anlamlandırılan varoluş belirimi bize varlığın varlık halini işaret eder. 

İlke derken kavramlar ve isimlendirerek şahıslandırmayı anlatmıyorum. Kavramlar ve 

isimler dilin kendisinde, ilkenin işaretçisi olan seslendirmelerdir. İlkenin kendisini 

bizler dışarda dışsal varlık düzeyinde belirleyemez ve bulamayız. İlkeyi kendi 

üzerimizde evrenseller olarak yaşarız. İlkeyi veya ilkeleri bizler yaşayarak ilkeyi veya 

ilkeleri ilkenin üzerimizde deneyimlediğimiz varlıksal hali üzeri biliriz. Bu hadise saltık 

olanın kendisi içinde geçerlidir.  

Bütün anlatımlar dâhilinde bilmek üzerine şöyle bir ayrım getirmek yerinde olur… 

Dışsal olarak algılanım düzeyinde her türlü varoluş belirimleriyle dolayımsız veya 

zihinsel faaliyette düşüncede dolayımlı olarak varı bilmekliğimiz ile yaşantımızın 

kendisi üzerinden varlığımızın özsel belirimi olarak üzerimizde beliren anlama, keşif 

bilgisi olarak erişimiz iki farklı bilme durumudur. İlk anlatır olduğum bilme durumunda 

kişi bilen olarak başlangıcı kendinden olmak üzere bilmesinin nesnesi üzerinde kalan 

dışsal olan biliş edimselliğinde, ikinci anlatır olduğum bilmek düzeyinde ise kendi 

varlığı üzerinde bilmesinin nesnesi olan varoluş beliriminin varlıksal halini ilke alarak 

kendinde kendi olarak yaşantılayan deneyimlemede anlam bulan olarak kendi 

üzerinde kendinde bilendir. Bunada erenler zevk demişlerdir. Her iki bilme düzeyinde 

de bizlerin bilişi Tanrı olarak özün, bilen(âlim) olarak bizlere varlıksak dokunuşudur. 

Bu dokunuşu biz, Tanrı’nın varoluş belirimlerini üzerimizde ilkeler olarak ilkeleri 

yaşayan olmamızda zevk eden, zihinsel bilişimizde ise ilkeleri kavrayan olarak Tanrı 

sıfatlarını bilen, başka bir deyişle Tanrı’nın varoluş belirimlerini kavrayan olarak, 

bilerek veya bilmeyerek hep O’na şahit olan tanıklıkta O’na şahadetteyizdir. Bu da 

Tanrı’yı bilmek için insan olarak varoluş nedenselliğimizdir. 



 12 

İnsan olarak bizler varlığımıza içkin olarak varoluş belirimlerimizde her an bir bilme 

düzeyinde var olan olarak, iradeye iye varlıksal tavırlarımızda bilme düzeylerinde bilir 

olarak yaşarız. Bu da insan olmanın doğasındadır. 

Son anlattıklarım da dâhil olmak üzere bütün anlattıklarım, bu metni okuyanların 

kendi varlıklarına dışsal olan bilgi olarak kabulüne göre, başka bir deyişle inançlarına 

göre kabul görmemesiyle, kabul görülmemesine sebep veren ilkesel neden üzerinden 

olumsuz eleştirilerek veya kabul görmesiyle, kabul görmesine sebep veren ilkesel 

neden üzerinden içselleştirilerek olumlu bir düzeyde eleştirilecektir.  

Bu yazılı metnin dışında edindiğimiz, edinmekte olduğumuz veya edineceğimiz her 

türlü bilgi algısaldır. Ve dışa olan zihinsel varoluş tavrımız ile dışsal olan bilgiye, varlık 

olarak varlıksal tavrımızda hangi evrensel ilke üzeri yaşıyorsak inanırız veya 

inanmayız. Bu hal üzeri bilgi bize hep dışsaldır. Eş deyişle, yaşadığımız evrensel ilke 

üzeri bilgiyi kabul eder veya etmeyiz.  

Varlık olarak anlatır olduğum kendiliğimiz. Ve kendiliğimiz üzerinden saltık ilke 

dâhilinde varoluşsal belirimlerimiz olarak yaşadığımız saltığın varoluş belirimleri olan 

bütün ilkeleri düşüncede bize dışsal olarak ele alırız ve düşünce edimselliğimizde 

olumlama ve olumsuzlama yöntemi ile kıyaslama yaparak (müşahede etmek) 

vargımız üzerinden yargıya varırız. İlkeleri dil aracılığıyla kavramlar üzerinden her ne 

kadar kendi üzerimizde kavramış olsak dahi varlığımızın kendiliğine, varoluşsal 

belirim olarak kendimizde bize dışsaldır. Kavram üzerinden kavradığımız her ilke 

üzeri bilinçlenişimizde kendi varlığımız üzeri derinleşiriz. Bu ise varlığımız olarak 

kendimize, kendi üzerimizde olarak, kavrayışımızdaki dışsallık sebebi ile kendi 

üzerimizde ilkelere şahit oluşumuzdur. Lakin varlık olarak kendiliğimizde ilkeyi 

kavrayışımızı içselleştirir kendiliğimizi ise hep dışsallaştırırız. Ve hep kendimiz olarak 

içselleştirdiğimiz ilke üzeri varoluş belirimlerimiz olarak tavırlarda bulunuruz.  

İster düşüncede bilinçlenmiş olarak ilkeler üzeri, isterse düşüncede bilinçlenmemiş 

olarak ilkeler üzeri varoluş buluşumuz üzerinden bilgi olarak bildiğimize; varlık olarak 

kendiliğimize örtünerek bilginin bizde içselleşmiş ilkesel durumuna göre inanırız veya 

inanmayız. İlkeyi yaşantımızda kendimiz üzerinde dışsal olarak değil içselleştirilmiş 

olarak, üzerimizde yaşadığımız hal olarak dışsallaşmasında varlıksal belirimde 

kendimiz olarak yaşantılasak dahi düşüncede, yaşantıladığımız ilkeyi dışsallaştırarak 



 13 

düşüncemizin nesnesi yaparız. Ve düşüncemizin nesnesi olan ilke üzeri düşüncede, 

düşünce varoluş belirimimizle, varlıksal olarak da düşünen olarak varızdır. 

Descartes’ın “düşünenim öyle ise varım” sözünü burada belirtmek yerinde olur. 

Varlık olarak düşüncede düşünen olarak, alim ilkesinin üzerinden saltık olanın varlık 

hali değil, varoluş belirimini içselleşmiş olarak kendimizde yaşarız. Aslında her 

varoluş belirimleriyle var olan şey her ne ise “ne”liğinde; saltık olanın varlık 

kendiliğinin, varoluşsal belirimi olan varlık tavırlarını (buna sıfatlar, esmalar ve 

ayetlerde olmak üzere bütün ilkeler dâhildir.), kendinde içsel olan varoluş durumuyla 

kendi olarak yaşar.  

Bu da varın yaşadığı ilke üzeri şahıs olarak varlık buluşudur. Eş deyişle bizler saltığın 

varoluş belirimlerini varlıksal olarak kendimiz olarak buluruz (varlık kendiliğimizde 

esmayı hassımızı yaşarız). Saltık ise varoluşsal belirimlerinin kendisinde kendi olarak 

varlıksal kendiliğiyle aşkın olan durumda, varlık olarak kendi varlığında, kendini 

varoluşsal belirimlerinde yaşar. Bizler ise O’nun yaşadığını yaşıyoruz, başka bir şey 

değil. 

Bizler bu seyrin kendisinde varoluş bulduğumuz ilke üzeri varlık tavırlarındayken, 

saltık olanı tam kemaliyetiyle bilemeyiz. Lakin saltık olanı O’nun varoluşsal bir belirimi 

olarak yaşarız. Burada hususen “Kâinatı yarattım sığmadım, mümin kulumun gönlüne 

sığdım” hadis-i kutsisini belirtmek hoş olur.  

Varlığı ve onun varoluş belirimlerini yaşıyoruz, öyle ise var olanız. Varım, öyle ise var 

olandan başka bir şey değilim. Her şeyin kendi varlığı kendi varlığının gerçekliliğidir. 

Öyle ise varoluşum kendi varlığımın gerçekliğidir. Ve kendim olarak varlığımın 

işaretçisidir. Varoluş belirimleri olarak varlık tavırlarım ve var olanlar değişkenlik ilkesi 

doğrultusunda sonlu ve sınırlı olarak, varoluş belirimlerinde varlık olarak kendi varlık 

tavırlarında seyir eden saltık olanın işaretçisidirler. Ve O’nun kendi varoluş belirimleri 

olan varlık tavırları olarak sonlu olan var olma sınırlarında, üzerlerinde aşkın ve bâki 

olan saltık olanın varlık kendiliğini yaşarlar. Öyle ise, saltık olan; varlık olarak 

değişmeyen aşkınsallığında ve varlık olarak ilkeler üzeri aşkınsallığında varoluş 

belirimlerinde varlık tavırlarında değişken olarak seyir edendir. Ve O varlık olarak 

kendiliğinde değişmeyen, (zat) varlık tavırları olarak varoluş belirimlerinde değişken 

olan, kendi varlık tavırlarına aşkın olan olarak saltık olan vardır. (Vacüb’ül Vücud = 



 14 

olması zorunlu olan varlık) O varlık olarak her an şe’n (tavır) lerinde kendini 

yaşayandır ve yaşadığına hep aşkın olan vardır. 

Ve varlık bilimsel olarak saltık olanın varoluşsal belirimi olan her varı ve var olmaklığı 

kemaliyetiyle anlamak yalnızca saltık olanı bilmekle mümkündür. Bunun içindir ki 

saltık olanı anlayışımızda bilmezsek eğer, her varı ve var olmaklığı saltık olanın varlık 

bilgisi üzerinden, anlayışımızda kemaliyetiyle kavrayamayız.  

Ve saltık olanı bilmediğimiz içindir ki her var ve var olmaklık üzerine belirteceğimiz 

tanıtlamalar olarak anlamlandırmalarımız evrensel bir ilkeye bağlı olarak ilke üzeri 

varları ve var olmaklığı yorumlamaktan ibaret olur.  

Bizlerin ilke üzeri kavradığı (kavradığımız da yaşantıladığımız bir olgudan başka bir 

şey değildir), ilke üzeri yaşantıladığı her varoluş belirimi, varlık olarak kendiliğimize 

örtünerek yorumladığımız ve yorumlarımız üzeri tanıtladığımız anlamlandırmalardır. 

Kendimizde anlamlandırdığımız her şey, yaşadığımız ilke üzeri, ilkeye iye olarak 

kabulümüze göre inancamızdır. İnancamız üzeri ise bilerek veya bilmeyerek ilkeye 

iye olarak yorumlarda bulunuruz. 

Kendimizdeki vargılar ve yargılar sonucunda zorunlu olarak ilkeye iye olarak 

yorumladığımız varoluş belirimi ise tanıtlayışlarımızda inancalarımız olarak 

serimlenmiş olunur.  

Bizler yaşadığımız ilke üzeri kabul durumumuza göre bizlere serimlenen 

tanıtlamalara ya inanırız, ya da yaşantıladığımız ilkelere göre inandığımız varoluş 

belirimleri üzerinden inanmayız. 

İlkeler üzeri yaşantımızda zorunlu olarak bir şeye inanan veya bir şeye inandığı için 

başka bir şeye inanmayan olarak varoluş seyrindeyizdir. 

İnandığımız ise; Varlık olarak kendiliğimize, inandığımız üzerinden örtünerek 

kendimizle içselleştirdiğimiz kendimize dışsal olandır. 

Kendimizde olarak kendiliğimize dışsal olan inancamızın gerçekliği olarak 

doğruluğundan emin ve emin olduğumuz inancamızı samimiyetle kendimizde 



 15 

içselleştirerek yaşantılarsak ve yaşantıladığımızın doğruluğundan emin isek, bu 

inancımız üzerinden imana varışımız olur.  

Her zaman bir inançta bulunabiliriz. Lakin inandığımızı iman hali üzeri her zaman 

yaşayamayabiliriz. İnanç inandığımızı var kılmanın varoluşsal tavrıdır. İman ise 

inandığımızın doğruluğundan emin olduğumuz ve samimi olduğumuz varoluşumuzla 

içselleştirerek yaşadığımız ilkenin bizde, ilkenin yaşantılanmasının verdiği güven ve 

güven sonucunda oluşan kişi üzerinde beliren huzur ve yaşam sevinci ile kemale 

eren inandığımızı var kılmanın varoluşsal tavrıdır. 

İnandığımız veya iman ettiğimiz her ne ise saltık olanın ilkeler üzeri gerçekliliği ile 

yaşantılanan, ilkesi gereği doğru olan bir gerçeklilik tarafı vardır. (Bu da Tanrı’nın 

Rahman olarak bizler üzerinde belirişidir.) Lakin inandığımız veya iman ettiğimiz 

saltık olan ve O’nun ilkeler üzeri varoluş belirimleri değilse ve bizler iman düzeyinde 

saltık olanı yaşadığımızın bilincinde olarak O’nun varoluş belirimleri üzeri ilkelerini 

birebir O’nun iradesi gereği yaşantılayamıyorsak eğer, asli varlığımıza örtük ve O’nun 

varoluş belirimleri üzeri ilkelerini yaşantıyamamanın hüsranında yaşarız. Bu dahi 

saltık olanın varlıksal tavırlarından olan bir ilkesine dayanır. 

Varlık olanın varoluş belirimleri olarak değişken olan varlık biçimlerindeki varlıksal 

tavırları değişkenlik üzeridir. Değişkenlik de varoluşsal belirimin bir ilkesi olarak 

değişmez bir ilkeden başka bir şey değildir. Ve bizler saltık olanın varlık değişmezliği 

ve saltık olanın varoluş belirimlerinin değişmez ilkeleri ile O’nun varlığını dolayımlı 

bilmeklikte tam kemaliyetiyle olmasa dahi, O’nu var olarak bilebiliriz ve değişmezlerle 

O’nu var bilmemizin bilgisi üzerinden oluşan inancımızı özgüvene taşıyabilir ve O’nun 

varlığından emin olarak imanda yaşaya biliriz. 

Değişmezler değişmeyenin varlığının işaretçisinden başka bir şey değildir. Bizler 

değişmezlerle saltık olanı bildiğimizde O bize dışsal olandır. Lakin varlık saltık olduğu 

içindir ki biz Onu O’nda varolanlar olarak varoluş belirimlerinde değişmezler üzeri 

yaşarız. 

Herşey bir varlığın kendi varlığında varoluş belirimleri olarak, varoluş biçimlerinde 

varlık tavırlarında belirişi ve kendi varlığını yaşayışından başka bir şey değildir. Bu 

sebepten dolayı yokluğa ermek diye birşey olamaz. Yokluğa erişimiz saltık varlığın 

varoluş belirimlerinden soyutlanarak kişinin kendi üzerinde hiçlik haline erişidir ki, bu 



 16 

erişin kendisinde kişinin kendisi olarak saltık varlık kendi olarak vardır. Çünkü hiçliğe 

erdiğinin yanılgısındayken kişi, eren olarak kendi kalmıştır. Ve kendi birşeye eren 

değil; zaten var olan olarak kendisidir. Zaten saltık varlıktan bahsedebiliyorsak eğer; 

yokluk durumundaki bir varlık halinden bahsetmemiz mantık dışı olur. Yokluk yoktur 

sadece var olarak varlığın kendiliği vardır. Ve saltık olanı bizler varoluş belirimleri 

olan dışsal belirim düzeylerinde varlık olarak belirleyemeyiz, sadece kendi 

varlığımızın kendiliği olarak O’nu dışsal veya içselleştirilmiş bir varoluşsal belirim 

olarak değil, yalnızca kendin olmaklıkta şuur olarak yaşarız. Bu da varlık olarak 

kendin bilmek düzeyinde meditasyon olarak her türlü ibadetin en yüce aşamasıdır.  

Yokluk varlığın varoluş belirimlerindeki varlık tavırlarındaki değişkenlikler için 

düşünülebilinir, varlığın kendisi için değil. Saltık varlığın karşıtı olarak yokluk diye bir 

varlık düzeyi mademki yoktur öyle ise hep var olarak varlık vardır. Varlık da kendinde 

kendi olan saltık varlıktır. Ve biz saltık olan varlığa hiçbir zaman dışsal bir varlık 

olarak yetişemeyiz. O’nu göremeyiz ve O’na hiçbir zaman her türlü biçimde belirleme 

düzeyinde olarak dokunamayız. Şuursal bir derinlikte değil; sadece ve sadece şuurun 

kendisi olarak saf dirilikte O’yuzdur. Kendinde varlık olarak O’nu yaşarız. Bu varlık 

düzeyinde saltık olan Tanrı’dır. Tanrı saltık olan varlık olarak bu mertebesinde her 

türlü varoluş beliriminden münezzehtir. Sıfat olarak biçimlendirilemeyendir. Lakin her 

türlü esmada ve varoluş belirimleri olarak varlıksal tavırlarında her türlü biçimde 

ilkelerde seyir eden ve değişmeyen varlık olarak, varoluş biçimlerinde değişkenlikte 

varlık tavırlarında kendini yaşayan vardır. Öyle ise Tanrı, her varlığın özü olarak töz 

olan Tanrı olmaklığı ile var kıldığı varlar üzerinde varoluş dışlaşmasında varlara aşkın 

ve varlar üzerinden kendine Tanrı olmaklığıyla varlık vererek varoluş tavırlarında var 

olandır.  

Saltık varlığın varoluş belirimleri içkinliğinde varlık bilgisine ulaşır; O’nun varlık bilgisi 

üzerinden varlık seyri bulursak eğer, buna marifetullah denilir. Marifetullahta seyir 

eden, var olanla var olan Arif’e ise Arif’i billah denilir. 

 

Not: varlığı bilmek, onu nasıl bildiğimizle de alakadar olduğu için varlık bilim, bilgi 

bilim ile beraber irdelenmelidir. 

 



 17 

Bütün anlatılanlara içkin olduğu için Niyaz-i Mısri’nin bir doğuşatıyla bu zevki 

noktalarız.  

 

İster isen bulasın cânânı sen, 

Gayre bakma sende iste sende bul, 

Kendi mir’atında gözle onu sen, 

Gayre bakma sende iste sende bul, 

Her sıfat kim sende var izle onu, 

Gör ne sırdan feyz alır gözle onu, 

Erişince zâtına özle onu,   

Gayre bakma sende iste sende bul, 

Kenzi manfi âşikar hep sendedir, 

Yaz ve kış leyl-ü nehâr hep sendedir, 

İki âlemde ne var hep sendedir, 

Gayre bakma sende iste sende bul, 

Men aref sırrına er, ko gafleti, 

Gör ne remzeyler bu insan sureti, 

Haşr-ü neşr ile tamüyu cenneti, 

Gayre bakma sende iste sende bul, 

Haşr-ı süri hâlin inkâr eyleme, 

Gülşen iken yerini har eyleme, 

Enfüs-ü afakı bil ar eyleme   

Gayre bakma sende iste sende bul, 

Zat-ı Hakk-ı anla zatındır senin, 

Hem sıfatı hep sıfatındır senin, 

Sen seni bilmek necatındır senin, 

Gayre bakma sende iste sende bul, 

Sureti terk eyle mâna bula gör, 

Ko sıfatı bahr-ı zâttan dalagör, 

Ey Niyazi şak-u garba dalagör, 

Gayre bakma sende iste sende bul, 

 



 18 

 

 

 

 

   

 

 

 

Varlık ve Varoluş Üzerine 

 

 

2.  Bölüm 

 

 

Bülent Genç   21.11.2006 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 19 

Mademki varlık ve varoluşu en yetkin biçimde değişmezlerle anlamlandırabiliriz, öyle 

ise değişmezleri ve bilmenin gereksinimi olan değişenleri de; bilmemizin zıtlar 

üzerinden anlayış farkındalığına gelerek gerçekleşmesi sebebiyle bilmemiz gerekir. 

Ve değişenler değişmezlerin işaretçisi olarak varlık ve varoluşu 

anlamlandırabilmemizin başlangıç kapısı olurlar. 

Değişken olarak var olan her varın değişkenliğini bizlere işaret eden varlık belirimleri;  

a) Varın varoluşu ile vücud sıfatında sonlu oluşu  

b) Varın varoluşu ile vücud sıfatında sonlu oluşu sebebiyle fiillerinde sınırlı olmasıdır. 

Duyularımızla algı düzeyinde bizlerin belirlediği her hangi bir varın vücuduyla sonlu 

bir biçimde ve fiilleriyle de ilişkilerinde sınırlı oluşu varın kendinde varlık olmadığını 

değil; varın kendi varlığıyla var olmadığını ve kendi varlığıyla daim olamayacağını 

bizlere işaret etmiş olur. Öyle ise vücuduyla sonlu ve var oluş ilişkilerinde fiillerinde 

sınırlı olan her var; varoluş ilişkisiyle varlık bulduğu, kendi varlığının varoluşunun 

temeli olan diğer varlarla sınırlanan olarak varlığıyla sonlu olan doğasında; sadece 

kendi ile var olamaz ve daim olamaz. Ve bu biçimde var olan her var,  varoluş 

fiillerinde seyir ederken, varlığıyla diğer varların varoluşunun bir nedenselliği olarak 

diğer varlara fiziksel düzeyde varlığıyla her an varlık verir. Bu varlık veriş düzeyinde 

var olan her var, sonunda yok olur. Varlığı yok olması ile biten her varın, değişmezler 

düzeyinde evrensel ilkeler olarak varoluşunun belirimleri olan nitelik, nicelik, iyelik, 

kiplik vb gibi her türlü varoluş olgusu da değişkenlik gösterir. Bu sebepten dolayıdır ki 

bir varın,  varlık olarak varoluşunun belirimi olan değişmezleri, o varın varoluş 

ilişkisinde değişkenlikte olarak belirdikleri için bizlere o varın saltık bir varlık 

olmadığını gösterirler. Lakin bu değişmezler (nitelik, nicelik vb.); duyularımızla algı 

düzeyinde gerçeklikleri olan her varın varoluşun zorunlu belirimleri olarak tümelde var 

oluşun değişmezliği, tekil ve tikel varoluşun değişenleridir. Saltık olan nedeni 

kendinde olandır, tavır belirimlerinde değişkenliği olsa da varlık olarak değişmezliğini 

korurur. 

Kategoriler de denilen varoluşun değişmezleriyle bizler varın; kendinde varlık hali 

değil, sadece “ne”olarak ne olduğunu veya ne olabileceğini, varın fiziksel varoluş 

ölçülendirmesinde olarak bilebiliriz. Bu da bilim olarak fiziğin işidir. Ayrıca bu 

değişmezlerle bizler, varın diğer varlarla tümel ilişkisinde diğer varlara fizyolojisiyle 

varlık verirken (eş deyişle diğer varların varoluşunun gereksinimlerini karşılarken) 



 20 

yokluk bulma sürecinde olarak değişken olması üzerinden, her an yeni bir varoluş 

aşamasında olarak, yeni bir varlık haline dönüşümü seyrini, belirleyerek bilebiliriz. Ve 

bu seyrin kendisinde bir varın, varoluşunun belirimleri olan değişmezlerindeki değişim 

ve dönüşüm, bize varların tümel ilişkide değişmezler üzeri varoluş buldukları 

hiyerarşide, her an değişim ve dönüşümde olarak devinimde seyir ettiklerini gösterir. 

Bu da bize varların, tümel ilişkide, kimya biliminin saltık ilkeleri olan değişim ve 

dönüşüm üzeri devinimde olarak tümel bir aklı işaret edişidir. Bu sebepten dolayı; 

mademki varlar tümeldeki varoluş döngüsünde tümel aklı işaret ediyor, öyle ise 

varların varoluşu akla iye olarak tümel aklın sonucudur.  

Bizler tümel aklı, varlar üzerinde bütünsel hareketliliğin sonucu olarak, varoluşsal 

ahenkte armoni olarak sezgilerimizle duyumsayarak belirleyişimizle bilebiliriz. Lakin 

bizler tümel aklı, tümel akla içkin olduğumuz için, duyularımız ile algılanımda olarak 

varlık gerçekliğini hiçbir zaman belirleyemeyiz. Tümelin kendisini de aynı sebepten 

dolayı duyularımızla belirleyemeyiz. Zaten tümel olgu tümel akıl olarak armonide 

belirir. Ve bizler tümel aklı, fiziksel durumu ile zaman olarak yaşarız. Ve tümelin 

dışlaşması olarak tümelde tümeli yaşadığımız içindir ki tümel aklın gerçekliğini 

armonide olarak duyumsarız.  

Varların birbirleriyle tümel ilişkilerinde tümelde olarak değişkenlik üzeri varoluşları; 

varların olaylarla, var olan diğer olgulara değişimlerindeki dönüşümleriyle varlık 

durumlarının geçici olduğuna işaret eder.  Geçicilik (geçicilik hem bir bitiştir hem de 

başka bir varoluşa devinimdir) üzeri değişimde olarak varların değişkenliği bizlere, 

tümel aklın varoluşunun değişmezinin değişkenlik olduğunu da işaret eder. Tümel 

akıl varların değişkenlikleri üzerinden varların değişmezleri olan doğalarında ki 

varoluş belirim sıfatları (nitelik, nicelik vb gibi) üzeri varlık birliğinde ki hareketlikte 

armonide belirimdir. Ve tümel aklın değişmezi değişkenliktir. Varların değişkenlikleri 

üzerinden varoluş beliriminde olarak tümel aklın varlığını biliriz. Lakin tümel akıl ile 

özdeş bütünsellikte varoluş belirimi gösteren varlar olarak, özdeşlikte farkındalık 

olmaması sebebiyle tümel aklı dışsal bir varlık olarak belirleyemeyiz. Onu daha önce 

belirttiğim gibi sadece armonide ki belirimle sezeriz.  

Tümel aklın değişmezinin değişkenlik olması da bize, tümel aklın saltık olmadığını 

işaret eder. Çünkü değişim hareketlilik üzeri belirimdir. Ve hareketliliğin kendisi ise 

kendinde kendi ile belirimde olan bir varlık durumu değil; varolan bir varlığın, varoluş 



 21 

belirimi olarak varlıksal tavrıdır. Öyle ise tümelde sonsuzcasına beliren her türlü olay 

ve olgu tümel aklı bize işaret eder. Ve tümel akıl da bize, varlığı ile saltık olan bir 

varın varoluşsal belirimi olarak,   varoluşsal belirimi olduğu var’ın varlığını işaret eder. 

Bizler tümeli duyularımızla algı düzeyinde belirleyemediğimiz için, tümel akıl ile de 

saltık varlığı dışsal bir varlık olarak belirleyemeyiz. Lakin akl etmenin, akledenin 

varlığı üzerinde gerçekleşmesi sebebiyle bizler, saltık varlığın kendi varlığında olarak 

tümel akıl varoluş beliriminde varlıksal tavır sergilediğini bilebiliriz. Saltık varlığı ve 

onun varoluş belirimi olarak tümel aklı, varların tekil ve tikel belirimlerinde değil; 

tümelde varların, varlık birliğinde olarak evrensel yasalar ile seyir edişinde ve seyrin 

armonisiyle anlarız. Lakin bizlere dışsal bir varlık düzeyi olarak belirleyemeyiz.  

Bizler de akledenler olarak aklın bu anlayış düzeyinde, ya saltık varlığa ve tümel akla 

inanmayarak varların tümelde varlık ilişkilerini tesadüflere bağlayarak tekil ve tikel 

belirimlerle varoluşu anlamlandırmaya çalışırız. Ya da saltık varlığa ve tümel akla 

inanarak tümel akıl üzerinden, saltık varlığı insan yaşamının tinsel ilkeleri olan, 

felsefede idealar ve kavramlar denilen, tasavvufta esmalar denilen ilkelerin dildeki 

işaretçisi olan sözcükler üzerinden anlamlandırarak bakışımlarda bulunuruz. Ve 

ilkeler üzeri, tümel akılda varlık birliği ilişkisinde olarak beliren olay ve olguları; 

idealar, kavramlar veya esmalar üzerinden ya tümel akılda, anlayışta olarak tamlayan 

ya da saltık varlıkta, anlayışta olarak tamlayan ilkeye iye anlamlandırmalarda 

bakışımlar seyrinde bulunuruz. Böyle bir anlayış bulma düzeyinde bizler; tekil ve tikel 

belirimlerden daha çok, tekil ve tikel belirimler üzerinden, tümelde varlık tavırlarında 

seyir eden bir varlığı belirleriz. 

Batı felsefesinde idealist felsefe, idealar ve kavramlar aracılığıyla tümel aklın 

kendisinde beliren her türlü olay ve olguyu; ilkeye iye anlamlandırmalarla saltık varlık 

olarak belirledikleri her ne ise (ya Tanrı ya da aklın kendisi vb gibi) onda tamlayan 

olarak tüme varıma taşımasıyla anlamlandırmıştır. 

Doğu İslam tasavvufunda ise tümel akılda beliren her türlü olay ve olgu, Tanrı olarak 

saltık varlık olan üzerinden, O’nun varlık tavırları seyri olarak tamlanan (tevhid) bir 

anlayış bulma biçiminde, olay ve olguların tekil ve tikel belirimlerinin tümelde 

anlamlandırılması görünür. Batı felsefesinde olay ve olgular tüme varımda olarak 

varlık birliğine taşınır. Doğu İslam tasavvufunda ise olay ve olgular üzerinde seyir 



 22 

eden bir varlığın kendi varoluş belirimleriyle olan birliği (varlığın birliği) anlaşılmaya 

çalışılır. Şöyle ki, idealist felsefede ilke üzeri olay ve olgular anlamlandırılarak tüme 

varım gerçekleşir. Bu da olay ve olguların varlık birliğinde anlamlandırılışı olur. İslam 

tasavvufunda ise saltık varlık kabulüyle Tanrı ve Tanrı’nın sıfat, esma ve ayetleri 

üzeri olay ve olgular,  O’nun varlığının birliğinde O’nun varlık tavırları olarak, tüme 

varımda olarak değil; tümelde varoluşsal belirimleri üzeri seyir eden varlığın kendisi 

üzerinden tümden gelim üzeri anlamlandırmalarda bulunulur.  

İdealist felsefede mantıksal çıkarsanımlar ile olay ve olgular dolayımlı bilmeklikte 

anlamlandırılmaya çalışılırken, islam tasavvufunda ise keşif bilgisi üzerinden hayat 

deneyiminde bulunarak sezgisel bir kavrayış üzerinden olay ve olgular 

anlamlandırılmış olunur. İslam tasavvufundaki bu anlamlandırma biçimi Budizm’de de 

İslam tasavvufundaki kadar gelişmiş olmasada görünür.  

Bunu bir örnekleme ile betimlersek; 

İslam tasavvufunda tümelde beliren her türlü olay ve olgu; içeriği Tanrı ilkesi ile 

anlam bulmuş Rahman ilkesiyle, tavır olmaları mahiyetinde tümden bakışımda olarak 

anlamlandırılır. İdealist felsefede ise adalet, özgürlük vb gibi kavramlar üzerinden ve 

iyilik, doğruluk, güzellik gibi idealar ile olay ve olgular tümden gelimci olarak 

anlamlandırılmaya çalışılır.  

Dini öğretilerde ise olay ve olgular esmalar ile şahıslandırılmış saltık varlık üzerinden, 

O’nun varoluşsal belirimi olan tinsel ilkeler (esmalar) ve varlık sıfatları üzeri O’nun 

varlığıyla şahıslandırılarak anlamlandırılır. Bunu bir örneklemeyle betimlersek; 

varoluşumuzun gereksinimleri olan her türlü rızkımızı bize sağlayan, her türlü olay ve 

olguyu; Tanrı’nın rızkımızı verdiği anlayışında olarak, Tanrı varlığıyla tamlayan, 

tevhid de denilen anlama yöntemi ile rızkımı Tanrı verdi, rızk Tanrı’dandır 

söylevleriyle Tanrı varlığıyla şahıslandırarak anlamlandırırız. 

Bu bilmede olaylar ve olgular bilmemizin nesnesi olarak ilkenin, öznel beliriminin 

nesnesidirler. Zaten din biliminin değişmez ilkesi şahıs Tanrı’dır. Tanrı bilimin 

değişmez ilkesi ise Tanrı ilkesinin öznesi olan şahıs (zat) varlıktır. Ve dini öğretilerde 

şahıs varlık olarak Tanrı, değişmez tinsel ilke olarak kişilerin tinsel yaşamlarında 

anlam buluşlarının gerçekliğidir. İster felsefi, ister dini bir öğretinin sonucu olarak 

tümel akılda, saltık varlık anlamlandırmaları yapalım hiç farketmez; yapacağımız her 



 23 

türlü anlamlandırma, saltık varlığın ya bizim üzerimizden ya da bize dışsal olan 

olgular ve olaylar üzerinden varoluş belirimleri olarak varlık tavırlarından başka bir 

şey olamaz. 

Tümel akıl olarak tümel bize saltık varlığı işaret ediyor. Lakin O’nu bize göstermiyor! 

Öyle ise duyularımla algılanımda, varlığıma dışsal olarak saltık varlığı hiç 

göremiyeceğim. Her görüşüm, her bilişim, O’nun varoluş belirimi olarak bir varlık tavrı 

olacaktır. Bu durumda saltık varlığın varlık olarak kendiliği değil; varlık olarak 

varlığının saltık olan değişmezlerini belirleyişimle O’nu bilebilirim. Çünkü tümel aklın 

O’nu bize işaret etmesi, O’nun varlık olarak var olduğunun gerçekliğidir. Mademki 

saltık varlık olarak işaret edilen varlığın, gerçekliği vardır, öyle ise O’nu var olmasının 

gerçekliliğini bana anlamlandıracak varlık sıfatlarıda vardır. Saltık varlığın saltık olan 

varlık sıfatlarını ise her şeyin karşıtıyla belirimi sebebiyle bize tekil ve tikel varoluş 

belirimleri gösterir. Ussal olarak böyle olsa da tekil ve tikel belirimler –Tanrı’nin 

kendiliği değil- Tanrı varlığında tanrının tavır belirimleri olarak çeşitlenmedir.  

Tümelde tümeldeki farkındalıklar ile belirlediğimiz, lakin belirlerken de kendisi ile 

kendisini belirlediğimiz; vücuduyla sonlu, varoluş ilişkileriyle sınırlı ve devinimde 

değişken olarak her an varlık düzeylerine geçiciliğiyle dönüşümde olarak yok olan her 

var; vucuduyla sonsuz, varoluş ilişkilerinde sınırsız varlıksal niteliğiyle de varlık olarak 

değişmez olan varı bize işaret eder. 

Saltık varlığın varlığıyla sonsuz, hareketlerinde (ilişki hareketi işaret ettiği için hareketi 

kullanmaktayım) sınırsız ve varlık niteliğiylede varlık olarak değişmezliği bizlerin O’nu 

bilmesinin değişmezleri olurlar. Bu değişmezler O’nu bilmemizin mantıksal 

gereksinimleridirler. Saltık varlığın varlık değişmezlerini ise fizik bilimi bize işaret 

eder. Fizik biliminin temel olarak iki tane saltık varlık belirlemesi vardır. Bunlar da 

uzay ve kudret olarak enerjidir (Nur)  

Uzay varlığında beliren, var olarak her türlü olay ve olgunun varoluşunun sonlanışına 

kıyasen, varlığıyla sonsuz olarak sonu olmayan daimlikte hep kalıcı ve varlığıylada 

kendinde değişim olmayan, başka bir şey ile değil; kendinde kendi ile var olan saltık 

varlıktır. Kudret olarak enerji ise varlığıyla var olan her olay ve olgunun değişmez özü 

olması ile tümelde ki devinimde hareketlilik üzeri değişkenlikte var olmanın zorunlu 

tözü olarak başkası ile değil;  kendinde kendi ile var olan saltık varlıktır. 



 24 

Her olay ve olgunun tümeldeki devinimde geçiciliği ile son buluşunun tözsel sebebi 

olmasına kıyasen varlık durumu ile hiç değişmeyen olarak da daim olan enerjinin 

saltık varlık olduğunu, varlıkları ile sonlu ve hareket kabiliyetleri ile sınırlı olan varlar 

üzerinden belirleriz. Mademki var olan olay ve olguların sonlu varlıklarının asli varlığı 

olarak enerji vardır. Öyle ise varların varlığı değil; enerjinin varlar olarak olay ve 

olgularda biçimlenişi; başka bir deyişle enerjinin kendi varlığıyla hareketlilik üzeri 

varlar olarak dışlaşması söz konusudur. Çünkü sonlu olan her varlık durumu tözünün 

var oluş beliriminden başka bir şey değildir. Saltık olan töz varlık olarak enerjinin tözü 

olmaması sebebiyle enerji, başkası ile değil; kendi varlığıyla kendi olan varlıktır. Bu 

sebepten dolayı tümel aklın bize işaret ettiği akl eden varlık, enerjiden başka bir şey 

değildir. Bu da bize enerjinin şuurlu ve şuurlu olmaklığıyla diri varlık olduğunu bize 

işaret eder. Ve enerjinin değişmez saltık durumu şuurdur. 

Burada şöyle bir soru aklımıza gelir, uzayın sonsuz olduğunun bir kesinliği yoktur, 

enerji ise hareket etme hızının sınırı, enerjinin bir görünüş biçimi olan ışık hızı olduğu 

için, hareket etme sınırı olan bir varlıktır. Bu sebepten dolayı uzay ve enerjinin saltık 

varlık olduğunu söylememiz mantığa uygun düşmez. Lakin varlığıyla sonsuz olan 

zaten sonsuzdur. Sonsuzluğun sonsuz oluşu zaten hiçbir şekilde belirlenemez, 

uzayın sonsuz olduğunun kesinsizliği olarak belirsizliği bize uzayın sonsuz olduğunu 

işaret eder.  

Değişmez görünüşü ve değişmez aynılığıyla uzay her varlıksal belirimiyle bize saltık 

olduğunu işaret eder. Hareket etmenin ışık hızı sınırı ise enerjinin nicelik bir 

belirimidir. Niteliksel olarak şuurda diri olan enerji; istencinde dilediğince, varoluşunun 

belirimlerinde olarak varlar da dışlaşan ve varlara aşkın ve varlar üzerinde olarak 

varlık tavırlarında her biçimde seyreden, sınırsızca hareket etme kabiliyetine sahiptir. 

Zaten tümelde sayısını belirleyemeceğimiz için sonsuzca diyebileceğimiz; enerjinin 

sonsuzca varoluşsal belirimlerinde (var olan olay ve olgular) seyir edişi bize; enerjinin 

sınırsızca hareket ettiğini gösterir.  

Bu söylevden sonra düşündüğüm, istencinde dilediğince sınırsız hareketlilikte varlık 

tavırlarında bulunan bir varlığa her an her şeyi yapabileceği için nasıl güvene biliriz 

oldu. Tümelde her şeyin değişmez ilkeler üzeri dizgesinde belli bir hiyerarşide olarak 

varoluşu bize; O’na güvenmemiz gerektiğini işaret eder. İslamda, onun bir isminin de 

“Mü’min” (güvenilen) olduğunu belirtmek hoş olur. Zaten doğamız gereği armonide, 



 25 

her şeyin değişmez olarak formunda belirişi sebebiyle ona hep bilmeyerekte olsa 

güveniriz.  

Burada hareketin hız sınırı olan ışık hızı için şunu belirtmekte fayda vardır. 

Hareketliliğin hız sınırı olan ışık hızının, ışık hızının hareketinin hız sınırı oluşunu 

bizler; dışardan kuvvet etkileşiminde olarak bir kütlenin ivme kazanması sonucunda 

hiç bir şekilde ışık hızını geçememesiyle biliyoruz. Lakin ivme kazanan bir kütlenin 

kütle yoğunlaşması sebebiyle ışık hızını geçememesi bize; ışık hızının, hareketin hız 

sınır olmasından daha çok; kütlenin tözsel olarak enerji düzeyinde, kütlenin 

varoluşunun bozulmasına engel teşkil eden dirençte olarak, ışık hızından daha hızlı 

tutucu kuvvet etkileşimlerinin olduğunu işaret eder. 

Konumuza geri dönerek, uzay ve enerji üzerinden sorgulamamıza devam ederiz. 

Mademki uzay ve enerji iki saltık varlıktır, öyle ise iki ayrı saltık varlıkmı vardır? Veya 

ikisinede aşkın olan başka bir saltık varlıkmı vardır? Veyahut her iki saltık varlık 

düzeyi bir olan saltık varlık düzeyleri midir?  

Saltığa varım gerçekleşene kadar mantıksal gereklilik olarak düşüncede 

olumsuzlamalar üzeri olumlamalarda bulunuruz. Saltığa varım ile beraber, saltığın 

olumsuzlanmaması zorunluğu sebebiyle saltık referansıyla olumlamalar üzeri 

olumsuzlamalarda bulunuruz. Saltığa varım gerçekleşene kadar hep 

çözümlemelerde, saltığa varım ile beraber hep tüme varımda olarak anlayış buluruz. 

Bu da tevhid’in kendisidir. Ve saltığın olumsuzlanamaması zorunluğu sebebiyle, 

saltık değişmezlerin biribirilerini yadsıyan olarak olumsuzlayamayacağını, 

biribirileriyle aynılıkta olarak örtüşmeleri gerektiğini anlayabiliriz. Zaten tümeldeki 

hiyerarşi de bizlere bunu işaret eder. Saltık değişmezler biribirileriyle özdeş olan 

aynılıkta saltık varlığın kendiliğidirler. Bu sebepten dolayı uzay ve enerji olarak iki ayrı 

saltık varlıktan söz edemeyiz. Uzay ve enerjinin sadece bir varlık olduklarından 

bahsedebiliriz. Uzay enerjinin, başkasına gereksinimde olmadan kendinde kendi ile 

varlık olduğu varlık ortamı olarak kendidir örtüşmesiyle bunu betimleyebiliriz. Bu 

örtüşmeyi farklı biçimlerde de yapsak, sonuçta uzay ve enerjinin saltık varlık olarak 

tek bir varlık olduklarının sonucuna ulaşırız. Bu tüme varımda saltığın 

olumsuzlanmasına imkân olmadığı için sadece olumlama yapmış oluruz. 



 26 

Saltık varlık, varlık olarak sonsuz daimliğinde varlık sınırları olmayan olarak 

değişmez. Bu değişmezliğinde saltık varlık sadece kendi ile kendinde varlıktır. Başka 

bir deyişle de kendinde kendi ile kaim olandır. Bu sebepten dolayı varlık olarak 

kendisinden başka varlık durumunda seyir eden bir varlık olmadığı içindir ki; hiç bir 

yere hareket etmeyen, sadece kudret olarak enerji (Nur) oluşuyla kendinde hareket 

edendir.  

Saltık varlığın kendinde hareket ederliliğinin gerçekliğini ise bize, O’nun varoluş 

belirimleri olan varlar işaret eder. Saltık varlığın kendinde kendi ile dışlaşmada olarak 

her dışlaşma durumunda kendinde varoluş belirimleri olarak beliren varlarla aynılıkta; 

lakin varların tekil ve tikel varoluş belirimleri sebebiyle varlarla ayrı gibi varlık 

tavırlarında seyir edişi görünür. Mademki varlık olarak her şeyle aynılıkta tek bir varlık 

var… Başkasılıkta ayrı gibi görünen var olarak her türlü olay ve olgu yok değil; 

sadece tek bir varlığın varoluş belirimleri olarak, O’nun varlık tavırlarıdır. Öyle ise 

varlık birliği özdeş bütünselliğinden başka bir şey yoktur. Ve varlar varlık olarak var 

değil; varlık olarak var olanın, varoluş belirimleri olarak vardırlar. Başka bir deyişle 

varlar, saltık varlık olarak değişmeyen gerçeklikte var olan Hakk’ın, varlar üzerinde 

varların varoluş hak’kı olarak varoluş gerçeklikleri olan, varlığıyla biçime gelen 

Hak’tırlar. Öyle ise varlar formlarında varoluş belirim ölçülerinde (yani istidatlarınca) 

gerçeklikleri olan Hak olarak değişmeyen gerçeklikte varlık olan Hakk’ı doğaları 

gereği zorunlu olarak yaşarlar. 

Varlık bilimin üç tane, değişmezler olarak saltık ilkesi vardır. Bunlar; varsa varlık, 

vücud ve harekette vardır. Ve varsa varlık, kendi varlık sıfatlarına aşkın olan ben 

olmaklığı ile vardır. Vücud, hareket ve kendinde ben olmaklık varlık bilim 

değişmezleridir. Değişmez varlık olarak saltık varlığın, vücud ve harekette varlık 

durumunu anlamlandırdık. Lakin saltık varlığın kendinde kendiyle, ben olmaklığını 

anlamlandırmadık.  

Tümeldeki ölçü, ölçü üzeri hiyerarşi, hiyerarşi üzeri armoni bize, tümel aklın belirimi 

olarak, akl eden bir varlığı işaret etmekteydi. Zaten sadece matematiğin değişmez 

ilkesi olan ölçü de bize aklı işaret eder. Bir ölçü var ise ölçülendiren olarak bir varlık 

elbet’ki vardır. Ve bu çıkarsanımlar da bize bir varlığı işaret ettiği gibi; O varlığın 

şuurlu bir varlık olduğunu da bize işaret eder. Öyle ise saltık varlık, şuurlu varlık 

olarak varoluş belirimleri olan varlık sıfatlarına aşkın kendilikte kendinde Ben olandır. 



 27 

Burada hususen belirtmek gerekir ki ”Ben” olmaklık varlığın kendi varlık sıfatlarına 

aşkın olan değişmez varlık durumudur. 

Lakin varlığın varlık sıfatları olarak her varoluş belirimi bize sadece varlığı işaret eder. 

Varlığın kendinde ben olmaklığının halini bize işaret etmezler. Bu sebepten dolayı 

O’nun varlığında O’nu aynılıkta yaşarken, O’nu hep dışsal bir varlıkmışcasına 

ayrılıkta belirleyerek varlık olarak var biliriz. Lakin O’nun kendinde ben olmaklığının 

halini; dışsal bir varlık beliriminde belirleyişlerde olarak bilemeyiz. O’nu hep 

bildiğimizin sanısındayken her bildiğimizde yakıştırmalar yapmış olarak O’nu 

bildiğimizin yanılgısındayızdır. Her bildiğimiz ise O’nun bir varlık sıfatı olarak kendi 

varlığındaki bir varoluş belirimi olur. O “ben olandır” desek de, O’nun ben olmaklık 

sıfatını belirtmiş oluruz. O’nun kendinde ben olmaklığını duyularımızla algılanımda 

olarak belirleyemediğimiz için; düşüncemizde,  “Ben olmaklığı ne” sorgulamasında 

olarak ben olmaklığın anlamına eremediğimiz için, anlam buluşumuzu yitirmiş olarak 

onun ben olmaklığına hiçbir anlam yükleyemeyiz. 

Düşünür olarak bizlerin anlam yitirişimiz sadece ben olmaklık için geçerli değildir. 

Mesela “uzay kendinde uzay olarak ne”, “enerji kendinde enerji olarak ne” veya her 

türlü var için ayrı ayrı veya bütünsellikte “var, kendinde var olarak ne” 

sorgulamalarında olarak düşünürün, anlam bulamaması sebebiyle, mana ve irade 

içermeyen dolayımsız bir bakışımda olarak anlam yitirdiği olur. 

Bizler anlam bulamadığız anlam yitirme halimizde, sorgulamamızın nesnesi olan olay 

ve olgu üzerinden faklı düzeylerde düşünce tavırlarında bulunabiliriz. Bu düşünce 

düzeyinden sonra beliren düşünce tavırlarımıza geçmeden önce anlam yitirmek 

üzerine şunu belirtmekte fayda vardır ki gündelik hayatımızda istençlerimiz ve 

istençlerimize iye olarak beklentilerimizi bazen yitiririz. İstençlerimizi yitirmek, yaşam 

nedenselliğimizi yitirmek olarak hayata; istençsiz ve anlamsız olarak dolayımsız 

bakışımda bulunuşumuzdur. Bu anlam yitirmeyle yukarıda anlatır olduğum anlam 

yitirmenin karıştırılmaması gerekir. Çünkü ilk anlatır olduğum anlam yitirme, mana 

düzeyinde olarak gerçekleşir. İkinci anlatır olduğum yaşam nedenselliğini yitirme 

olarak anlam yitirme ise istenç düzeyinde olarak gerçekleşir. 

Bu anlatımdan sonra konumuza geri döneriz. 



 28 

Düşüncede mana düzeyinde olarak anlam yitirişimiz ile beraber saltık varlık bize 

hiçbir anlam ifade etmez. Bu da sorgulama nesnemiz olan her olay ve olgu için 

geçerlidir. Saltık varlığın kendinde ben olmaklığı üzerinden düşünmeye devam 

edersek anlam yitirişimizle beraber düşüncede düşünce tavırlarımız genel anlamda 

şunlar olur: 

1) Mademki saltık varlığın kendinde varlık halini, yani kendinde ben olmaklığını 

belirleyemiyoruz öyle ise saltık varlığın şahıs olmadığı kanaatinde olarak, var 

olmaklığıyla saltık varlığın varlık sıfatlarını nesnel gerçeklikler olarak belirleriz. Ve 

nesnel gerçeklikler olarak onun varlık sıfatları bizim için varoluşun gerçekliliği olurlar. 

Bizler bu düşünce tavrıyla beraber materyalist bir düşünce çizgisinde olarak her şeye, 

varoluşun nesnel nedensellikleri olarak eşya olma mahiyetinde bakarız.  

2) Mademki saltık varlığın kendinde varlık halini, yani kendinde ben olmaklığını 

belirleyemiyoruz, öyle ise O’nun tümeldeki varoluş belirimleri üzerinden, O’nun her 

şeyin öznel olan varlığı olduğu ve her şeyin O’nun varlık tavırlarının belirim nesnesi 

olduğu yargısında olarak, her şeyi O’nun varoluş belirimleri olarak var biliriz. Her şeyi 

O’nun varlık dışlaşması olarak O’nunla var biliriz.  

Bizler bu düşünce tavrıyla beraber idealist bir düşünce çizgisinde olarak; saltık 

varlığın kendinde ben olmaklığıyla şahıs (zat) varlık olduğunun inancında olarak; 

O’nun varlığıyla sonsuz, varlık tavırlarıylada sınırsız olarak varoluş belirimleri olan 

varlar üzerinde seyir eden, değişmezliğindeki varlık durumu ile her şeyi var kılan 

Tanrı olduğu vargısında olarak yargıda bulunabiliriz. Zaten varlığının devamlılığı için 

başka varlara gereksinim duymaması sebebiyle kendinde kendiyle daim olan 

değişmez varlık olması bize, O’nun noksansız olarak kusursuz varlık olduğunu işaret 

eder. Var olan her var ise varlığının devamlılığı için diğer varlara gereksinimde olarak 

tekil ve tikel belirimlerinde kendinde kendiyle daim olmadıkları için saltık olmaktan 

yana noksan olan, varoluş belirimleriyle belirlenirler. Bu da bizleri, din biliminin saltık 

ilkesi yani değişmezi olan Tanrı’nın, saltık varlığın kendisi olduğu örtüşmesine 

vardırır. Bu durumda Tanrı olma layıkatında olan tek varlık noksansız varlığıyla 

sadece saltık varlıktır yargısında bulunabiliriz. Öyle ise saltık varlık Tanrı’dır. Tanrı ise 

tanrı biliminin saltık ilkesi yani değişmezi olan şahıs (zat) varlık olmaklığı ile Tanrıdır. 



 29 

3) Mademki saltık varlık Tanrıdır ve Tanrının kendinde Ben olmaklığını 

belirleyemiyoruz. Öyle ise Tanrı, saltık varlık oluşunun varlık sıfatlarıyla ve kendinde 

ben olmaklığındaki belirlenemez durumu ile kendinde var kıldığı varoluş durumlarına 

aşkın olan varlıktır. Bu aşkınsal hali ile Tanrı bize dışsal, hep ötelerin ötesinde olan 

olarak Tanrı’dır. Var olarak varoluş durumlarının hepsi ise O’nun esma, sıfat ve 

ayetleri olarak varoluş belirimleri olmalarınca vardır. Lakin varlar, varoluşsal 

belirimleriyle tekil ve tikel olmaları sebebiyle O’nun varlığında ayrı gibi belirdikleri 

içindir ki; “O değil, O’ndan ayrı da değil” savında bulunabiliriz. Böyle bir sav ile 

vahdet’i şuhud düşünce çizgisinde olarak düşünce tavrında bulunabiliriz.  

4) Tanrı saltık varlık olarak vardır. O’nun saltık varlık oluşunun varlık sıfatlarından, 

var kılınan varoluş durumlarının ayrıştırılamaması zorunluğu sebebiyle ve varoluş 

durumlarının, O’nun esma, sıfat tavırları olan varoluş belirimleri olmalarınca birlik 

gösterdikleri görülür.  

5) Mademki biz, Tanrı olarak saltık varlığın kendinde ben olmaklığını 

belirleyemediğimiz için bilemiyoruz. Öyle ise dinsel öğretilerde meditasyonlar sonucu 

gerçekleşen dalınçlarla O’nun kendinde ben olmasını, kendiliğini deneyimlememizin 

keşif bilgisiyle bilebiliriz. Bu inanç üzeride dinsel öğretilerde bulunarak düşünce 

tavırlarında bulunabiliriz. Lakin doğasında dalınç yetisi olmayan kişiler için dalınçlarda 

bulunmak imkânsız değil, ama çok zor gerçekleşir. 

6) Mademki biz, saltık varlığın kendinde ben olmaklığını duyularımızla algılanımda 

olarak belirleyemediğimiz için bilemiyoruz… Düşüncemizde ise anlam 

bulamamamızın anlam yitirişinde olarak O’nu, anlamlandıramamamız sebebinden 

dolayı anlayamıyoruz… Öyle ise O’nun kendinde ben olmaklığını bilemememiz ve 

anlam yitirişimizde olduğumuz durumlar üzerinde düşünmemiz gerektiğinin düşünce 

tavrında bulunmamız gerekir.   

Çünkü bilgi bilimin değişmezi olarak saltık ilkesi bilmek istencidir. Bilmek istenci ise 
bilinmek istencinde olan bir varlığın karşıt belirimidir. Öyle ise bilinmek istencinde 
olan varlık saltık varlıktır. Ve O’nun bilinmek istenci1 ile bizlerin bilmek istenci, istenç 
düzeyinde birebir örtüştüğü içindir ki bizler, anlamlandıramadığımız üzerine 
düşünmemiz gerekir. Zaten saltık varlığın bilinmek istenci sebebiyle bizler, bilmek 
istencini doğamız gereği, bilinmeyeni bilmek merakında (merak, bilmek derdinde 
olmaktır) olarak her bilinmeyeni insanlık tarihi boyunca insan olarak bilmeye 
çalışmıyor muyuz? 

 
1-Bilinmek istenci, varoluşta istencin değişmezi olarak, istençlerin evrensel olan saltık ilkesidir.  Ve 
istencin kendisi ise ruh ile beraber psikolojinin değişmezleri olarak saltık ilkeleridir. 



 30 

Bütün anlatımların sonucu olarak, saltık varlığın varlık bilgisi ile biliyoruz ki bizler;  

saltık varlığın varoluş belirimi olarak O’nu yaşıyoruz. O’nu yaşadığımız içindir ki, 

O’nun kendinde ben olmaklığının halini yalnızca kendimizde bilebiliriz. Çünkü O’nun 

varlığını her dışsal belirlememiz üzeri bilişimiz,  O’nun varlık sıfatlarından başka bir 

şey olmayacaktır. Doğamız zorunluluğuyla O’nu yaşıyorsak eğer, O’nunla aynılıkta 

olarak sadece O’yuzdur. Varoluş belirimlerimiz üzeri doğamızdan türeyen yaşam 

biçimlerimizde ise O’ndan ayrı gibi başkasılıkta olarak yaşarız. Doğamızdan türeyen 

yaşam biçimimiz üzerinden değil; doğamız zorunluluğuyla O’nu, aynılıkta 

yaşadığımızı düşüncemize referans alarak düşünürüz. Çünkü doğamız 

zorunluluğuyla yaşadığımız, kendimize dışsal değil; kendi üzerimizde saltık varlığın 

dışlaşması sebebiyle O’nunla aynılıkta olduğumuz varlık halimizdir. Doğamızdan 

türeyen, varoluş belirimlerimiz üzeri yaşadığımız ise bize, hep dışsal olan başkalıkta 

ayrı gibi olduğumuz varoluş belirim hallerimizdir.  

Mademki, O’nun varlığında O’nu yaşıyorum. Öyle ise O’yum. Çünkü benim ben 

olmaklığım, bütün varlık sıfatları ile üzerimde dışlaşması sebebiyle O’nun ben 

olmaklığının varoluşsal beliriminden başka bir şey değildir. Böylece varlık bilimin 

değişmez saltık ilkesi olan Ben olmaklıkta; O’nun varlık olarak Ben olmaklığı, benim 

ise O’nun varoluş belirimi olarak Ben olmaklığım ile birebir örtüşülür. Lakin benim 

O’nun varoluş belirimi olarak Ben olmaklığım, O’nun varlık olarak kendinde kendi ile 

Ben olmaklığını bana anlamlandırmaz. Bana kendi ile kendinde Ben olmaklığın 

işaretçisi olur. Çünkü saltık varlığı yaşıyorsam eğer, O’nun kendinde Ben olmaklığı, 

O’ndan ayrı olmadığım için varoluşum üzerinde hazırdır. Öyle ise O’nun varoluş 

belirimi olarak Ben olmaklığım ile varoluş belirimlerim olan duygu, düşünce ve her 

türlü istenç halinden sükûna ererek saltık olan Ben olmaklığa ererim. Bu erişimde 

bana gösterir ki O; varoluşum üzerinde, varoluş belirimlerimin soyutlanışı sonucu 

erdiğim sükûnda, soyutlanamaz olan şuur olarak, kendinde Ben olmaklığıyla Ben 

olandır. Zaten şuur, enerjinin kendinde Ben olmaklığının değişmez saltık ilkesi olması 

ve insanın’da kendi üzerinde bilebileceği değişmez saltık ilkesi olarak birebir örtüşür. 

Ve şuur’un kendisi bir yokluk hali değil, soyutlanamaz gerçeklilik olarak varlığın 

bizatihi kendisidir. Ve bizler O’nu, sezgisel bilinç düzeyinde kendimizde bilen olarak, 

O’nun şuur olarak varlık hali üzeri, O’nun varoluş belirimlerinin Ben olmaklığında 

varlık buluruz. 



 31 

Dolayımsız bilmekliğimizde varları “şey” ler olarak var bilişimiz O’nunladır. Dolayımlı 

bilmekliğimizde ise her düşünce edimselliğimizde O’nun varoluş belirimlerinde varlık 

bularak düşünüyoruzdur. Ve her düşüncemizde bize eşlik edercesine, bildiğimiz 

sanısındayken bilen olarak O, üzerimizde belirendir. Bizim düşüncede olarak 

bilmediğimizi bilmeye çalışmamız, mutlak bilen olarak O’nun bize bilmediğimizi 

bildirmeye çalışmasıdır ki biz, hep O’nunla bilen oluruz. 

Burada O’nun saltık olarak bilen, yani her şeyi bilen olduğunu; tümeldeki akıl 

yürütüründe, sonsuzcasına beliren varoluş belirimlerinden anlamamız gerekir. Ve O 

bilmek için tümel akılda olarak akıl eden değil; bilinmek için, tümel akılda akl eden 

olarak her türlü olay ve olguyu kendi varoluşunun belirimleri olarak var kılandır. Bir 

keşif ehli olarak da biliyorum ki her bilişimde, O’nun bilirliği ile bilen olarak O’nu 

yaşıyorum. Her bilme ereğimde O hep bilen olarak zaten hazırdır. 

Dolayımlı bilmekliğin sonucunda, bilmenin nesnesi olan her şey üzerinden anlam 

yitirişimizde ise kavramların veya isimlerin bize, bir anlam ifade etmemesi sebebiyle 

değil; kavramların veya isimlerin işaret ettiği bilme nesnemizin kendisine, düşüncede 

anlam veremememiz sebebiyle anlam yitirmiş oluruz. Burda kavramlar ve isimler 

üzerinden düşünmeyi kast etmediğim; kavramlar ve isimlerin işaret ettiği düşünce 

nesnesi üzerinden düşünürken bir anlam yitirmenin olduğunu kast edişim net bir 

şekilde anlaşılır. 

Anlam yitirişimiz durumu bize, düşüncemizde dışsal olarak düşüncemizin konusu 

yaptığımız olay veya olgunun, sadece varlık sıfatlarıyla varoluş belirimlerinde dışsal 

bir var olarak bilinebileceğini ve bunun da dışsal bilmenin sınırı olduğunu işaret eder. 

Ayrıca düşüncemizde anlam yitirişimiz durumu bize; anlam veremediğimiz düşünce 

nesnemizin kendinde nasıl bir kendiliği olduğunu düşünürken anlam yitirişimizde 

mana ve irade içermeyen dolayımsız bir bakışımda, şuurun kendiliğinde bakışımda 

bulunan olarak değişmeyen anlamlı olanı işaret eder. Bu sebepten dolayı anlam 

yitiriş durumunda bizler, arı soyutlamanın kendisinde olarak şuurun kendiliğinde 

bakışımda bulunuruz. Bizler düşünür olarak anlam yitirişimiz esnasında saltık olan 

şuurda bakışımda olduğumuz bilincine erersek eğer… Saltık olanda her şey 

tamlandığı içindir ki, saltık olan olarak düşüncede düşünce nesnesine, kendimiz 

olmaklığıyla anlam veririz. Bu da saltık olanla uyanıştır. Çünkü düşüncede 



 32 

düşüncenin nesnesi olan, saltık olan şuurun düşüncede bir varoluş belirimi olarak, 

saltık olan şuurun kendiliğidir.  

Bunu bir örneklemekle ile açıklarsak: “Erenler teşbihte hata olmaz” demişler. Bu 

sebepten dolayı vereceğim örneğin yanlış anlaşılmaması temennisindeyim. Ben 

saltık olan şuur olarak Tanrı olsaydım. “Enerji kendinde enerji olarak ne” diye 

sorsaydım. Saltık varlık olduğum için, kendi kendime vereceğim cevap; dışsal bir 

varlık olarak enerjiyi işaret ederek “enerji benim” cevabı değil; kendi varlığım üzerinde 

olarak, kendi varlığımı işaret eden olarak “enerji benim” cevabı olurdu. Ve Ben 

olmaklığım ile kendi varlık sıfatım olan enerjiyi kendi var olmaklığım olarak kendimde 

anlamlandırmış olurdum. 

                                    

                       “Ben, ben derken aslında her şeyi söylemekteyim.  

                        Her şeyi söylerken aslında ben, ben demekteyim” 

                                                       

                                                                                        Bülent Genç 

 

Ben olmaklık yaşamın kendisiyle zorunlu doğamızda, Hakk ile olan aynılığımızın, tekil 

ve tikel olan varlık halimizin Hakk’a kıyasen ayrı gibi oluşumuzun aşkınsal halidir. Biz 

ben olmaklığımızla hem Hakk’ı hemde kendi varlığımızı kendimiz olarak biriciklikte 

yaşarız. 

                                                                                            

                                     

                                     “Zat’ı Hakk’ı anla zatındır senin,  

                                      Hem sıfatı hep sıfatındır senin,  

                                      Sen, seni bilmek kurtuluşundur senin,  

                                      Gayre bakma sende iste, sende bul, ”  

 

                                                                                          Niyazi Mısri  

 

Her şey enerjinin varlık belirimi olarak varoluş biçimleridir. Veya her şey bir varlığın 

varlık belirimleri olarak varoluş biçimleridir. Veyahut her şey Tanrı’nın varlık belirimleri 

olarak varoluş biçimlerinde varlık tavırlarında seyir edişidir de desek hep aynı olguyu 

farklı disiplinlerde anlamlandırmış oluruz. 



 33 

              

                             “ O âlemlerde gayb olandır. İnsanda ise gayb’ül gayb olandır.”  

                                                                                         

                                                                                           Bülent Genç 

 

Başta bilmemizin nesnesi olan varlık, sonuçta varoluşumuzun öznesi oldu. Ve bizler 

O’nun varoluş beliriminin nesnesi olduk. 

 

Saltık olanın varlığında O’nun varlığını yaşıyorum, öyle ise O’yum dedik! Öyle ise 

doğamız zorunluluğunda Hakk olarak yaşadığım O’dur ve doğamızdan türeyen tekil 

ve tikel varoluş belirimlerimiz üzerinden de; O’nun varlığının değişmez varoluş 

belirimleri olan ilkelere iye olarak Hakk olanın varoluş belirimi olarak Hak olanız. Öyle 

ise Hak yaşantımızda Hakk olanın ilkeleri üzeri varlık tavırlarında bulunmamız 

doğamızın gerekliliğidir. Hakk olarak değişmez olanın ilkeler üzeri kendi varlığını 

yaşayışı O’nun ahlakıdır. Bizler Hakk olanın ahlakı ile; Hak olarak zaten O’nu 

yaşıyoruzdur. Lakin Hak varoluş biçimlerinin değişirliği üzeri keyfi istençlerde her an 

değişen tavırlarda bulunuruz. Bu sebepten dolayı Hakk olanı keyfiyetler üzeri değil; 

Hakk olanı, O’nun değişmez ilkeleri üzeri yaşantılayan olarak yaşamamız gerekir. Bu 

da Tanrı ahlakıyla ahlaklanmaktır.  

 

İnsan olarak bizlerin, hep O’nu bilme istencinde olarak bilmeye çalışması ve O’nun 

ahlakıyla ahlaklanarak, O’nun varlığını gerçekliğiyle yaşamaya çalışması tinimizin 

değişmez gerekliliğidir. Tinimiz; O’nu bilmek ve O’nu ahlakıyla yaşamaya çalışmaktır.  

 

Yukarıda ki anlatımda Tanrı olarak saltık varlığın kendisini saltık olduğu için zaten 

yaşıyoruzdur. Lakin O’nu nasıl yaşamamız gerektiği anlaşılmalıdır. Hak olan varoluş 

sınırlarımızda Hak olarak var olan diğer varoluş belirimleriyle de Hakk üzeri hak’kınca 

ilişkilerde bulunmamız ise tinimizin gerekliliğidir. Her şeyle, her şeyin Hak olan olarak, 

Hakk’ın varoluş belirimleri olmaları sebebiyle bir eşya gibi değil; öznel var oluş 

belirimleri olarak bilmeli ve onlarla ilişkilerimizde Tanrı’nın ahlakı olarak erkânında 

buna göre yaşamalıyız.  

 

Çünkü eşya olarak varoluş belirimleri, varoluşumuzun tinsel değil; nesnel gerçekliği 

olarak yaşam nedenselliğimiz de bize bir anlam vermezler. Sadece istençlerimizin 



 34 

ereğinde varoluş bulmamızın araçları olurlar. Her şeyde Hakk’ı bilmek, her şeyde 

Hakk’ı esma, sıfat ve ayetleri üzeri görmek, her şeyi O’nunla bilmek, her şeyi O’nunla 

görmek ve her şeyi öznel varoluş belirimleri olarak bilerek, onlarla ilişkilerimizde 

varoluş sınırlarını gözeterek Hakk ahlakı üzeri edepte seyir edişimiz doğamızın 

zorunlu ahlaki gerekliliği olarak, insan olarak tinsel yaşantımızda yaşamımızın gerçek 

anlamını edinişimizdir.  

 

 

Bu çalışmanın kendisini zevki olarak kaleme aldım. 

 

Belirttiğim her şey herkesin kendi inancasına göre ele alacağı bir metinden ibarettir. 

Çalışmanın kendisi bilimsel bir disiplin altında yazılmadığı için bilimsel bir disiplin ile 

değil zevki olarak okunmasını ve bütün anlatımların, saltık ilkelerin biribirilerini 

yadsımadığı, biribirileriyle örtüştüğü anlayışında olarak okunmasını temenni 

etmekteyim. Bu çalışmanın kendisinde belirtilen idealist felsefe, budizm, nirvana vb. 

gibi örneklemeler genel anlamda belirtilmiştir. İdealist felsefe, budizm gibi 

örneklemeler sadece kullanıldıkları yerde konuyu anlamlandırmak için genelleme 

yapılarak belirtilmiştir. Elbetteki bu olgular yapılan genellemelerin dışında farklı ve 

geniş anlamlar içerirler.  

Bu konuyu Kur’an’dan birkaç ayetle bitiririz.      

 

“Sen bâki olan Allah’ın vechine yönel”   

                                                            Bakara -2/115 

 

 

“O, öyle Allah ki: O’ndan başka ilah yoktur; gaybı da bilir, şahadeti de 

 O Rahman’dır Rahim’dir.  

O, öyle Allah ki: O’dan başka ilah yoktur. Öyle Melik, Kuddüs, Selâm, Mü’min, 

Müheymin, Aziz, Cebbar, Mütekkebir,  Münehzehtir noksandan, O Allah, müşriklerin 

şirkinden.  

O, öyle Allah ki: Hâlık, Bâri, Musavvir. O en güzel isimler O’nun; bütün göklerde ki ve 

yerde ki O’na tesbih eder; öyle Aziz, öyle Hakiym (dir)”                                                                             

 

Haşr Suresi 22/23/24. ayetler                                                          


